A propos de 'évangile, quelques notes sur le désert

LE DESERT DANS L'ANCIEN TESTAMENT
- Le désert est d’abord le lieu de la punition aprés la rébellion du Peuple hébreu que Dieu a libéré de l'esclavage
d'Egypte. Le peuple arrivé devant la terre promise peu de temps apres la traversée de la Mer Rouge, Moise envoie
douze espions pour reconnaitre le pays. Dix d'entre eux, effrayés de ce qu'ils ont vu, décourageront le peuple
d'attaquer le pays malgré le soutien divin. Cest ainsi que Dieu se fache et décide de les faire marcher dans le
désert encore quarante années, afin que personne de ceux qui étaient sortis dEgypte n'entre dans la terre promise
hormis Josué et Caleb, les deux espions favorables a la conquéte, et en fait a ’ordre divin :
« Le Seigneur dit: Je pardonne, selon ta demande ; mais, (je suis vivant ! et la gloire du Seigneur remplira
toute la terre !) tous les hommes qui ont vu ma gloire et les prodiges que j'ai faits en Egypte et dans le
désert, qui m'ont tenté déja dix fois et qui n'ont pas écouté ma voix, tous ceux-la ne verront point le pays que
j'ai promis avec serment a leurs péres. Aucun de ceux qui m'ont méprisé ne le verra. Mais mon serviteur
Caleb, qui a été animé d'un autre esprit et sest fidelement attaché a moi, je le ferai entrer dans le pays ou il
est allé, et ses descendants le posséderont. » (Nb 14, 20-24).

- Le désert n’est ainsi pas un lieu de vie, mais un lieu de mort ; ce qui est promis au peuple, c’est un lieu

d’abondance :
« Le Seigneur le [le Peuple] dans une terre déserte, dans un lieu d’horreur [un chaos de hurlement sauvage]
et d’une vaste solitude, il le conduisit par divers chemins, et il Uinstruisit, et il le garda comme la prunelle de
’ceil. Comme un aigle qui provoque ses petits a voler, et voltige sur eux, il a étendu ses ailes, ’a pris et 'a
porté sur ses épaules. Le Seigneur seul fut son guide ; et il n’y avait point avec lui de dieu étranger. Il l’a
établi sur une terre élevée, afin qu’il mangeat les fruits des champs, afin qu’il savourat le miel de la pierre,
et Uhuile du rocher le plus dur... » (Dt 32, 10-13)

- Certes une punition... mais, apres les quarante ans dans le désert, Moise peut déclarer que le désert fut surtout
un temps d’épreuve, de purification, d’apprentissage... Temps nécessaire, car si la Terre dans laquelle ils vont
entrer est donnée par Dieu, et que c’est la qu’il les veut, ’abondance de biens et la facilité de la vie risquent
d’alourdir leur cceur, de le détourner de Dieu, de ne plus considérer que d’est de lui que tout vient et a qui tout
doit aller :
« Souviens-toi de la longue marche que tu as faite pendant quarante années dans le désert ; le Seigneur ton
Dieu te l'a imposée pour te faire connaitre la pauvreté ; il voulait t'éprouver et savoir ce que tu as dans le
coeur : est-ce que tu allais garder ses commandements, oui ou non ? Il t'a fait connaitre la pauvreté, il t'a fait
sentir la faim, et il t'a donné a manger la manne - cette nourriture que ni toi ni tes péres n'aviez connue -
pour te faire découvrir que lhomme ne vit pas seulement de pain, mais de tout ce qui vient de la bouche du
Seigneur... " Garde-toi doublier le Seigneur ton Dieu, de négliger ses ordres, ses décrets et ses
commandements, que je te donne aujourd’hui. Quand tu auras mangé et seras rassasié, quand tu auras bati
de belles maisons et que tu les habiteras, quand tu auras vu se multiplier ton gros et ton petit bétail, ton
argent, ton or et tous tes biens, n'en tire pas orgueil, et n'oublie pas le Seigneur ton Dieu qui t'a fait sortir du
pays dEgypte, de la maison d'esclavage » (Dt 8, 2-3. 11-14)

- Le Peuple ne va pas entendre la parole divine, et effectivement son cceur va s’appesantir. Alors, dans les textes
prophétiques, chez Osée, le désert va devenir le lieu ou il faut revenir. Le désert se montre alors que le lieu de
’amour prévenant de Dieu, comme d’un fiancée pour sa fiancée, d’un pére pour son enfant :
« Voici que moi, je l’attirerai doucement et [’amenerai dans la solitude, et je parlerai a son cceur. » (Os 2, 14)
« Parce qu’lsraél était un enfant, je ’ai aimé, et de ’Egypte, j’ai appelé mon fils. Mes prophetes les ont
appelés, et c’est ainsi qu’ils s’en sont allés loin de leur foca ; ils immolaient aux Baalim, et ils sacrifiaient aux
simulacres. Et moi, péere nourricier d’Ephraim, je les portais dans mes bras ; et ils n’ont pas compris que je
prenais soin d’eux. » Os (11, 1-3)



LUTTE CONTRE LE DESERT DANS LA VIE MONASTIQUE : OEUVRE DE CIVILISATION

Le récit de la fondation du monastére de Fontenelle, selon la chronique datant du IX®™ siécle qui décrit
Uinstallation de saint Wandrille et de ses moines , offre un bel exemple de la globalité du combat spirituel qu'il
s'agit de mener, en vue du salut des ames et d'une civilisation chrétienne.

Voici des extraits commentés de cette chronique :

« Ce lieu, ou est construit le monastére de Fontenelle, était inaccessible, couvert de buissons épineux, de
ronces stériles, de taillis inutiles et d’immenses marécages. Il ressemblait plus a un repaire de brigands ou a
un antre de bétes sauvages qu’a [’habitation des hommes... les broussailles nuisibles furent enlevées par
Uindustrie de notre vénéré fondateur et par la sueur des soldats du Christ ; le sol fut aplani et rendu tout a
fait propre aux besoins. »

Le site sauvage de Fontenelle, non encore sanctifié par la priére et I’ascése, et ne servant de cadre a aucune
vie spirituelle, est comme en état de péché originel. Dés lors, entre la nature et ’homme de Dieu et ses
soldats, va se livrer un combat destiné a la soumettre et a la dompter, a la maniére d’une lutte sans merci. On
percoit combien, a partir de cette chronique, le travail est, dans la tradition monastique, une des composantes
essentielles de ce labeur qui fait, de toute l’existence du moins, un retour vers Dieu. A ce titre, il fait corps
avec la priére, opus Dei. ’ascese se joint au travail et a la priére, dans le combat ou la grace, tout en ne
supprimant pas la nature, U’éléve au-dessus d’elle-méme. Et toute ’existence, par la centralité de la priére,
opus Dei, se fait liturgique.

La chronique continue et montre que, désormais en paix avec ce désert et chaos régénéré, les moines de saint
Wandrille, sous la conduite de ’abbé et a son exemple, avancent vers Dieu dans le travail et la priére : « Il
menait une vie contemplative et travaillait de ses mains. » La vie spirituelle croit alors que recule |’état
sauvage de la nature.

En ce milieu du VII*™ siécle, ol saint Wandrille fonde le monastére, non loin de la, « a [’orient », précise avec
insistance le texte vénérable, se trouve une « fontaine trés abondante » (la Fontenelle). C’est en cet endroit
que le saint abbé décide de construire une église en I’honneur de la trés sainte Mére de Dieu. L’orient évoque le
soleil levant, la source évoque la grace : Soleil jaillissant de ’aurore, le Christ nait du sein de la Vierge Marie.
Marie est en vérité la fontaine scellée, image biblique ou est signifiée sa virginité ; et c’est du coté transpercé
de Uenfant qu’elle a portée que « coulent des fleuves d’eaux vives », selon la parole de l’Evangile selon saint
Jean : « Si quelqu’un a soif, qu’il vienne a moi et qu’il boive, celui qui croit en moi. » (Jn 7, 37)

L’église de I’abbaye est ainsi dédiée a Notre-Dame sous le vocable de ’Annonciation. La Vierge Marie, Mére du
Christ et canal de la grace, devient la « source tres abondante » dont les vertus, en amont du monasteére,
président a sa vie et servent de modeéle aux habitants du nouveau paradis monastique ; vertus qui sont
essentiellement, toujours selon la chronique, Uhumilité, le silence et U'obéissance. Le fiat prononcé a
[’ Annonciation, devient pour saint Wandrille et ses disciples de tous les temps, le mot a répéter inlassablement
au fond du ceeur, afin de ne pas étre exclu du paradis.

On rappellera ici que dans la pensée patristique et monastique, le paradis joue comme une analogie biblique
désignant, non pas simplement un lieu ou un moment du temps, un état historique de ’humanité - ce qu’il
signifie aussi -, mais encore un certain état théologique, spirituel de ’homme : la situation de ’homme qui se
trouve en paix avec Dieu et la création.

La paix monastique par l’observance de la régle renvoie a la paix intérieure du moine, soumis a la regle par
laquelle il prononce inlassablement le fiat a la volonté divine. Et elle - la paix du monastére - s’étend autour
d’elle en ceuvre de civilisation. Selon Dom Hervé Courau, pére abbé de I’abbaye Notre-Dame de Triors, dans un
texte sur lautorité dans la tradition monastique, le principe de U'ceuvre civilisatrice bénédictine est la
conception de l'autorité et de l’obéissance dans la regle de saint Benoit. En se répandant en Europe par la
fondation de monasteéres, cette conception a contribué a apaiser le continent, en donnant son cadre a ’autorité
des puissants, cadre ouvrant a la confiance entre les hommes et fondant « avec slreté la société civile ». Plus
précisément encore, il faut considérer la source de l'autorité dans la tradition monastique et en fait
évangélique : « [’autorité n’est pas un pouvoir arbitraire ; sa source donne ses limites et fonde avec siireté
civile. Qui vous écoute m’écoute, la parole du Seigneur aux apétres est appliquée par la Regle a [’abbé. La
transcendance de ’autorité est ainsi affirmée par saint Benoit : c’est en raison de ce qu’elle a de divin que
U'autorité est la principale garantie de la liberté humaine. »



