CONFINEMENT ET REGLE DE VIE
par le chanoine Laurent JESTIN

Apres une semaine de confinement, nous mesurons ['énorme défi qui est le notre de devoir nous
sanctifier dans des conditions difficiles. Pour vivre ce temps sous le regard de Dien et éviter d alimenter une

ambiance délétére, la régle de vie n'a jamais parn si nécessaire que dans ce contexte.

Le temps présent du confinement est une occasion de croissance, de sanctification pour
tous, notamment pour les couples et les familles. 11 est d'abord un défi a apercevoir et a relever,
une exigence a tenir.

Les premiers jours ont sans doute été — beaucoup en témoignent — difficiles, en raison
d'une organisation a mettre en place presque du jour au lendemain, a cause d'une promiscuité de
tous les instants. Ils ont aussi été heureux par les opportunités qu'ils imposaient ou offraient : la
présence de tous, le partage sans précipitation des taches du quotidien, de vrais temps de pricre

familiale, etc.

I est probable qu'il va falloir durer dans ce mode inhabituel, extraordinaire de vie. Le
premier mouvement ne suffira pas, ni les bonnes intentions. De plus, il serait prudent et sage de
considérer ces jours, ces semaines peut-étre, comme autant d'exercices — nous sommes en
caréme ! -, comme une période d'entrainement en vue du retour a la vie ordinaire. Afin que ne
soit pas perdu ce qui aura été conquis de haute lutte ou approfondi sereinement : un discernement
posé et éclairé entre ce qui est essentiel et ce qui est second ; des décisions en vue du bien, sans
atermoiement quand il apparait clairement (en hiérarchisant bien commun et biens particuliers,
ce qui est bon en soi, ce qui est utile ou simplement source de plaisir — honnéte s'entend), un
accroissement en soi des vertus qui concourent a la paix et un encouragement bienveillant
apporté aux autres en cette méme direction. Viser et vivre « l'union des esprits dans la vérité,
l'union des volontés dans la morale, I'union des cceurs dans I'amour de Dieu et de son Fils, Jésus-
Christ. » (S. Pie X, Lettre sur le Sillon)

Qui ne se souvient de vacances ou l'on s'était promis... de passer vraiment du temps
ensemble, de prier, de se dégager des choses secondaires, d'étre moins soumis a la pression et a
la dispersion du quotidien, de préter davantage ou mieux attention a autrui... Or, il ne se passa
pas grand-chose de cela.

Et ces dimanches ou, de la tenue corporelle et vestimentaire a l'emploi du temps, de
l'abstention du travail servile a la priere, rien n'a été vraiment observé ; ou sans y apporter la
qualité qui éleve les actes matériellement bons a leur valeur méritoire, selon la belle formule puisée
chez Gerson (14¢me siecle) : « Dieu récompense non les verbes mais les adverbes... pas tant la

substance de 'action bonne, que son mode et ses circonstances ».

Il y en ira de méme, en ces temps présents, si nous n'y prétons garde ; en raison, certes,

24 mars 2020




des tentations et du péché, mais d'abord de la tendance a la dissipation et a la dispersion inhérente
a la nature blessée par le péché originel (quand méme nous en avons été lavés dans les eaux du
baptéme). Saint Francois de Sales, dans 1'Introduction a la vie dévote, 'exprime ainsi : « Notre nature
humaine déchoit aisément de ses bonnes affections, a cause de la fragilité et mauvaise inclination
de notre chair, qui appesantit ’ame et la tire toujours contre-bas, si elle ne s’éléve souvent en haut
a vive force de résolution : ainsi que les oiseaux retombent soudain en terre s’ils ne multiplient
les élancements et traits d’ailes pour se maintenir au vol. » (V, 1)

Le reméde, le méme saint Docteur de 1'Amour divin le donne au commencement de son
ouvrage : « En tant que 'amour divin embellit notre ame, il s’appelle la grace, nous rendant
agréable a sa divine Majesté ; en tant qu’il nous donne la force de bien faire, il s’appelle charité ;
mais en tant qu’il est parvenu jusqu’a ce degré de perfection auquel il ne nous fait pas seulement
bien faire, mais nous fait opérer soigneusement, fréquemment et promptement, alors il
s’appelle dévotion. » (Introduction, I, 1)

La sagesse de la vie religieuse a posé au fondement de cette lutte contre la dispersion et la
dissipation, que l'on soit seul ou plusieurs, la regle et 'autorité, avec la pricre et le travail. De regle,
il n'y en a guere dans une famille, en tout cas qui soit comparable a celle d'une communauté
religieuse. Mais il existe, propre a chaque famille, quelque chose qui n'est pas si différent : des
habitudes, des coutumes, des manicres habituelles d'étre et de faire. Souvent implicites, presque

toujours non écrites, elles n'en existent pas moins.

Clest cet habitus familial qui doit étre, en cette période, explicité sans doute davantage,
accompagné d'un emploi du temps, complété de quelques regles temporaires.

Pour que la vie commune soit fructueuse et, au départ, simplement supportable dans la
durée, il a paru bon de l'ordonner dans le temps et l'espace :
- dans le temps, par le respect de quelques horaires fixes : lever et coucher, pricres et repas, et la
ponctualité a laquelle chacun met un point d'honneur ;
- dans le temps encore, par une hiérarchie des jours : l'ordinaire et les dimanches et fétes (méme
quand la messe n'est pas possible), et le soin apporté a la manifester, dans la décoration ou
l'alimentation, dans 'habillement ou les activités propres ;
- dans l'espace, par le respect du bon ordre et de la propreté, a quoi chacun, selon ses forces,
participe ;
- dans l'espace encore, par une distinction des lieux communs et des lieux privés, rendant
possibles la parole et le silence, la conversion de plusieurs et le repos et retrait de chacun.

Le cloitre bénédictin n'est pas le presbytere ou vivent plusieurs prétres. De méme, un
appartement n'est pas une grande maison avec un jardin. Les espaces, la circulation dans ces
espaces tant des personnes que des bruits, se traduiront par des modalités assez différentes, les

principes restant identiques. La taille de la famille importe aussi, comme l'age des enfants.

24 mars 2020



Cette regle de vie — les coutumes familiales explicitées et complétées en fonction des
circonstances — a besoin d'une autorité (paternelle) et d'une obéissance.
Dans le 4¢me entretien aux religieuses de la Visitation, saint Francois de Sales a placé l'une et l'autre
sous I'égide de 'amour cordial, qui n'est rien d'autre que cette triple union rappelée plus haut par
saint Pie X. Or, cet amour cordial sera accompagné, du coté de celui qui a autorité, par I'affabilité :
entre deux vices, une trop grande sévérité et une mollesse fausse tout autant, elle use de bonté et
de mansuétude, elle «répand une certaine suavité», y compris dans les «affaires et
communications sérieuses ».

Du co6té de celui qui obéit, 'amour cordial a partie liée avec la « bonne conversation », qui
est le mouvement intérieur et les actes extérieurs par lesquels chacun contribue « a la joie sainte
et modérée », acceptant de bon gré, sans « contenances renfrognées et mélancoliques », les temps

communs, afin que tous — soi-méme et les autres — y trouvent « consolation » et « récréation ».

Confions ce temps de confinement a la Divine Providence, que nous puissions nous servir de cette
épreuve pour nous rapprocher de Dien, pour construire toujours plus nos vies sous le regard de Dien et de
sa Tres Sainte Mere.

24 mars 2020



